Wsréd form zycia duchowego ludow poganskich wrdzbiarstwo zajmuje miejsce
szczegolne 1 odrgbne. Nie jest cze$cig mitologii, cho¢ czgsto odwotuje sie¢ do mitow, nie
jest tez jednym ze zwyktych elementow kultu bogdéw, cho¢ wpasowuje si¢ w rytm §wiat,
rytuatow 1 obrzedow 1 bywa z nimi, szczeg6lnie ze sktadaniem ofiar, $ciSle powigzane.
Nie jest wreszcie cze$cig magii, cho¢ ma wiele do niej podobienstw. Wrozbiarstwo 1
stanowigca jego podstawe wiara w przeznaczenie jest zjawiskiem swoistym, zajmujacym
wlasne, osobne miejsce w szeroko pojetej dziedzinie wierzen.

Trudno przeceni¢ wplyw wrdzb na zycie poganskich plemion. We wszystkich
chyba wazniejszych osrodkach kultu istnialy wyrocznie. Pod tym pojeciem rozumiemy
wrozby, ktore mialy swoj okresSlony czas (najczesciej $wieto), miejsce (najlepiej
sanktuarium) i osoby specjalnie zajmujace si¢ nimi; ich celem bylo uzyskanie wiedzy o
rzeczach przed ludzmi zakrytych, a tyczacych spraw najwyzszej wagi, na przyktad
powodzenia planowanej wyprawy wojennej lub przysztego urodzaju (czyli czesto po
prostu szans na przezycie). Wyroczni¢ pojmujemy wiec jako instytucj¢, zwigzang z jedne;j
strony z sanktuariami i kultem religijnym, z drugiej za§ z plemiennym Zzyciem
publicznym. Nie zawsze jednak wrozby, najwyzszej nawet wagi, spetniaty wszystkie
wskazane tu, idealne kryteria. Wrozb zasiggano na przyklad przed bitwa, w miejscu i w
czasie narzuconym przez potrzeby (cho¢ — bywato — prébowano bitwe stoczy¢ dopiero w
czasie ze wzgledow religijnych uznawanym za dogodny). Nie zamierzamy tez
lekcewazy¢ wrdzb prywatnych, czesto zreszta, jak zobaczymy, wrdézby dokonywane
przez wybitnych cztonkéw wspolnoty mialy charakter publiczny, a ogdlnoplemienne
ceremonie wrdzebne dawaly okazj¢ do indywidualnych zapytan o wilasny los.

Nasze badania przeprowadzimy na przyktadzie religii nordyckiej, to jest
poganskiej religii dawnych Skandynawéw w czasie od wedréwek ludow do chwili
chrystianizacji. Trudno bowiem moéwi¢ ogolnie o religii Germanoéw, skoro ogromna
wigkszo$¢ zrodel tyczy Sredniowiecznej Skandynawii, a zjawiska religijne odnoszone do
Germandéw jako cato$ci rekonstruowane sg najczesciej na podstawie $redniowiecznych
zrodet skandynawskich porownywanych z Germanig Tacyta. Pomiedzy tymi
Swiadectwami rozpo$ciera si¢ gleboka, chronologiczna luka, przez ktorg préobuja
przerzuci¢ pomost blyskotliwe studia Karla Haucka nad brakteatami — pozostaje on

jednak wcigz bardzo waski i chybotliwy. Trzeba tu tez pamigtaé, ze zrddla



skandynawskie (z wyjatkiem kilku dziet tacinskich, jak Rimberta Zywot sw. Ansgara,
Gesta Hammaburgensis Ecclesiae Pontificum Adama z Bremy 1 Gesta Danorum Saksona
Gramatyka) wyszly w ogromnej wigkszosci spod pidra Islandczykéw. Zatem na
poganska religie Germanow patrzymy w zasadzie z perspektywy Islandii. A wyspa ta nie
byla peryferyjnym rezerwatem przechowujacym li tylko relikty starych tradycji, lecz
preznym osrodkiem zywej 1 bogatej kultury. Islandczycy zachowali wprawdzie wiele
dawnych, germanskich elementow, tworczo je jednak na wlasny sposob rozwijali i $miato
wzbogacali dorobkiem wzigtym z innych kregow kulturowych, gléwnie irlandzkiego 1
zachodnioeuropejskiego. A fundamentem kultury islandzkiej juz w 1000 roku stato sie
chrzescijanstwo i podkresli¢ tu trzeba, ze w epoce, w ktdrej najwazniejsze zrodia
islandzkie trafity na karty pergaminu (XII-XV wiek), nowa religia byta juz glteboko
przyswojona.

Tym, co ze staroislandzkiego pisSmiennictwa najtatwiej dociera do wspotczesnego
odbiorcy, sa sagi. Pochodza one w wigkszosci z pdznej epoki (XIII-XV wiek). Modne
jeszcze niedawno odrzucanie ich wiarygodnosci jako zrédel do poznania religii
poganskiej byto pomystem chybionym, zawierajg one materialy bogate i cenne, tyle ze
trzeba z nich umie¢ krytycznie skorzystac. Od dawna wiadomo, ze warto po temu
konfrontowa¢ przekazy sag ze zrodlami poetyckimi. Z tych juz jednak profanom
naprawde trudno czyni¢ uzytek. O ile piesni Eddy Poetyckiej i pokrewne dzieta w
eddaicznym stylu 1 takich formach wersyfikacji sg jeszcze w miar¢ zrozumiate, to poezja
skaldow z jej kenningami i heiti sprawia ogromne trudnosci. Tymczasem w niej wtasnie —
oraz w inskrypcjach runicznych — zawarte sa najbardziej wiarygodne S$wiadectwa
duchowej kultury skandynawskiego spoleczenstwa z czaséw schytku poganstwa i z epoki
chrystianizacji. Strofy skaldow pelne sa odniesien do mitologii 1 stanowig uzyteczne
narzedzie weryfikacji wiarygodnos$ci wielu watkéw mitycznych znanych z innych Zrodet.
Trudno byltoby je jednak zrozumie¢ bez przewodnika, jakim jest Edda tzw. Prozaiczna,
czyli Edda Snorriego Sturlusona, dzieto napisane przezen jako podrecznik poetyki.
Snorri zachowat w nim dla nas nie tylko reguty sztuki skaldowania, lecz takze niezb¢dna
do jej uprawiania wiedz¢ mitologiczng; wiele strof skaldéw przetrwalo zreszta jedynie

dzieki temu, ze Snorri wiaczyt je do swego dzieta.



Roéwniez 1 Edda Snorriego Sturlusona stata si¢ przedmiotem przesadnej krytyki
badaczy, podejrzewajacych, ze skandynawska mitologia, taka, jaka ja dzigki Snorriemu
znamy, jest w ogromnej mierze dzielem jego wlasnej fantazji. To btedny poglad, nie
sposob jednak zaprzeczy¢, ze Snorri plynna 1 zywa (bo wcigz jeszcze po czgsci ustng)
materi¢ mitologicznej tradycji skodyfikowat, zredagowal, w wielu miejscach
usystematyzowat i uzgodnil, dokonujac niekiedy wyboru i $wiadomie pomijajac pewne
watki. I wreszcie Snorri, jako przekonany chrzescijanin, probowat mitologiczne tresci
poganstwa zracjonalizowa¢ (czego narzgdziem stal si¢ euhemeryzm) i dopasowac do
chrze$cijanskiego §wiatopogladu. Czasami tez zdarzaty mu si¢ pomytki i mogt pewne
rzeczy zle juz rozumie¢ — nie zapominajmy, ze w jego czasach skandynawska religia
poganska byta juz od co najmniej wieku martwa, a tradycja tworczosci skaldow chylita
si¢ ku upadkowi. Nie zmienia to faktu, ze Snorri byl znacznie blizej nordyckiego
poganstwa niz my i ze znat eddaiczne piesni, skaldyczne strofy i mitologiczne tradycje,
ktérych my juz nie znamy lub ktére znamy szczatkowo. Byla to wszakze — podkre§lmy
raz jeszcze — przede wszystkim tradycja islandzko- norweska, a nie szwedzka czy
dunska.

Wielkg zaletg zrodet islandzkich jest dla religioznawcy fakt, ze spisano je we
wlasnym jezyku zajmujacej nas kultury, co pozwala bada¢ terminologi¢ sakralng. Brak
jej w zrodtach tacinskich, choéby nawet wezeéniejszych niz nordyckie sagi, jak Zywot sw.
Ansgara czy Gesta Adama z Bremy. W bogatych w mityczne watki fabularne Dziejach
Dunczykow (Gesta Danorum) Saksona Gramatyka, porownywalnych pod tym wzgledem
z dzietem Snorriego, nie dostaje wiasnie rodzimych nazw zjawisk i rzeczy. Dlatego
niezrozumiata jest dla nas sktonnos$¢ niektorych badaczy (np. O. Olsen, 1966), by wyzej
ceni¢ Sredniowieczne Zrddta tacinskie.

Poczatkowo zamystem autora tej pracy byto pordwnanie wrézbiarstwa Germanow
(w tym Skandynawow) i Stowian. Cel ten okazat si¢ zbyt $mialy. Istnieja dziedziny, w
ktoérych dane do wrozbiarstwa Germanow i Stowian znakomicie si¢ uzupeiniaja (tak jest
w przypadku hippomancji), lecz istniejg 1 takie (jak cala dziedzina wrdzbiarstwa
naturalnego), w ktorych materialty germanskie 1 stlowianskie zupetnie do siebie nie
przystaja (np. problem seidr). Dzieje si¢ tak po czesci dlatego, ze w Skandynawii

pojawily si¢ w wierzeniach wpltywy obce, np. celtyckie i laponskie, nieobecne na



Stowianszczyznie (gdzie dla odmiany doszukiwaé si¢ mozna wpltywdw iranskich i
battyjskich). Inny byt tez przebieg chrystianizacji obu tych ludéw. U Slowian,
szczegoOlnie Stowian Zachodnich, chrzescijanstwo przyniosto zupelng nieomal zaglade
poganskich tradycji 1 badacz w wielu najistotniejszych kwestiach natrafia na milczenie
zroédet, u Skandynawow s$wiadectw zroédtowych dzigki Islandczykom nie brakuje, a
relikty poganstwa przetrwaty dlugo w catkiem nieztym stanie. Inny jest wreszcie jezyk
zrédet — w Skandynawii na ogo6t rodzimy, na Stowianszczyznie w wigkszosci obcy. Tam
jednak, gdzie bylo to mozliwe, probowalismy konfrontowa¢ materialy nordyckie z
wiadomos$ciami o wrdzbiarstwie u Stowian (w niektorych przypadkach takze i u Battow).
StaraliSmy si¢ tez w miar¢ mozliwosci, jakie daja zrodla, siega¢ do antycznych
przekazow o wierzeniach Germandéw w starozytnosci. Niezbedne (gléwnie w przypadku
seidr) okazaty si¢ odwotania do wierzen Laponczykow (Saamow), a nawet do
syberyjskiego szamanizmu. Pozyteczne okazaly si¢ tez pordwnania z wierzeniami Celtow
(problem ten pojawit si¢ na przyktad w przypadku watku glowy Mimira), ktorych wptyw
na duchowo$¢ dawnych Islandczykoéw trudno przecenié. Podkresli¢ tu jednak musimy, ze
wrozbiarstwo bylo wyjatkowo obszerng czescig wierzen religijnych. Dla kazdego
nieomal z poruszonych w tej pracy zagadnien (z ciekawym wyjatkiem hippomancji)
mozna by zebra¢ ogromne dossier materialdow poréwnawczych z catego $wiata (chocby
do problemu snéw proroczych). Niniejsza praca rozrostaby si¢ wtedy do rozmiarow
Ziotej Gatezi sir J.G. Frazera. UznaliSmy wigc, ze po analogie nalezy siggac ostroznie,
ograniczajac je w zasadzie do przykladow z wierzen ludéow najblizszych Skandynawom
kulturowo i geograficznie (Slowianie, Battowie, Celtowie, Finowie i Saamowie) oraz do

wierzen ich germanskich przodkéw w starozytnosci.



